
Antropologia per la Società / 21

A mia figlia Ambra 
che è stata il vettore del mio cammino 

e luce incessante dentro di me 



Antropologia per la Società 

Direttore:  
Francesco Zanotelli (Università degli Studi di Firenze) 

 
Comitato scientifico:  

Marco Bassi (Università di Trento), Mara Benadusi (Università di Catania),  
Massimo Bressan (IRIS Ricerche, Prato), Jean-Pierre Olivier de Sardan (EHESS/CNRS/LASDEL), Ralph Grillo 

(Emeritus, University of Sussex), Selenia Marabello (Università di Bologna),  
Ivo Quaranta (Università di Bologna), Bruno Riccio (Università di Bologna),  

Massimo Tommasoli (IDEA, Nazioni Unite), Elena Zapponi (Università di Venezia Ca’ Foscari). 
 

La collana adotta un sistema di valutazione dei testi basato su revisione paritaria,  
imparziale e anonima (peer-review) 

 
Volumi pubblicati:  

1. Zanotelli F., Lenzi Grillini F. (a cura di), Subire la Cooperazione? 
2. Pinelli B., Donne come le altre 

3. Pellecchia U., Zanotelli F. (a cura di), La cura e il potere 
4. Solinas P.G., Ancestry 

5. Bartra R., Antropologia del cervello 
6. Saitta P. (a cura di), Fukushima, Concordia e altre macerie 

7. Crivellaro F., Etnografia del microcredito in Italia 
8. Fichera F., Ammalarsi di benessere 

9. India T., Antropologia della deindistrializzazione 
10. Boni S., Il poder popular 

11. Pinelli B., Ciabarri L., Dopo l’approdo 
12. Benadusi M., La scuola in pratica 

13. Quattrocchi P., Oltre i luoghi comuni 
14. Severi I., Quick and Dirty 

15. Riina M., L’erba tinta 
16. Casella Paltrinieri A., Prendersi cura 

17. Pusceddu A.M., Ravenda A.F. (a cura di), Il laboratorio oltre la metropoli 
18. Zecca Castel R., Mastico y Trago 

19. Benadusi M., Giuffrè M., Marabello S., Turci M., La caduta 
20. Benadusi M., Maremoto 



LA DIALETTICA  
DEL MIO CORPO  
DISABILE adotta

UNA AUTOETNOGRAFIA

Alessandra Strano
prefazione di 
Iacopo Melio 
postfazione di 
Ivo Quaranta



La dialettica del mio corpo disabile /  
di Alessandra Strano  - 
Firenze : Editpress, 2026. - 
164 p. ; 21 cm  
( Antropologia per la società ; 21. ) 
ISBN 979-12-80675-72-9 
 
Permalink formato digitale: 
<digital.casalini.it/9791280675729> 
 
Proprietà letteraria riservata 
© 2026 Editpress, Firenze 
Via Lorenzo Viani 74, 50142 Firenze 
www.editpress.it - info@editpress.it 
Printed in Italy



 
 
 
 
 
 
 
 

7 
 
 

12 
 
 

13 
 
 

15 
 
 

71 
 
 

135 
 
 

157 
 
 

161 
 

Indice 
 
 
 
 
 
 
 
Prefazione, di Iacopo Melio 
 
 
Ringraziamenti 
 
 
Nota introduttiva 
 
 
Parte prima. Disease 
 
 
Parte seconda. Illness & Sickness 
 
 
Parte terza. Nuova postura 
 
 
Postfazione, di Ivo Quaranta 
 
 
Riferimenti bibliografici





Prefazione 
 
di Iacopo Melio 
(Giornalista, scrittore, politico e attivista per i diritti umani e civili, membro 
del Consiglio Regionale della Toscana) 

 
 
 
Diversamente abile, handicappata, storpia e perfino speciale... In quanti 
modi può essere definita una persona con disabilità? E quanti di 
questi rappresentano davvero ciò che è? 

Siamo individui alla ricerca costante di un’affermazione sociale, 
di quel diritto all’auto-determinazione e all’auto-rappresentanza 
che per chiunque dovrebbe essere scontato a partire da quando 
viene al mondo, come fosse una “dotazione di serie” in un certo 
senso, eppure ancora oggi circa il venti per cento della popolazione 
italiana deve lottare, ogni giorno, per riconoscersi davvero nello 
specchio che sono gli occhi altrui. Per far valere il proprio status 
sociopolitico. 

Le parole sono importanti, diceva qualcuno. Aggiungo io: 
quando cambiamo il modo di chiamare qualcosa quel qualcosa 
cambia, e dunque cambia anche il modo in cui le persone si rap-
portano a quel qualcosa. Ecco perché “parlare bene”, con i giusti 
termini e definizioni, significa costruire una società in grado 
anche di “rapportarsi bene” a ciò che quei termini e quelle 
definizioni circoscrivono – che non vuol dire etichettare o 
confinare in dei recinti ghettizzanti, ma appunto riconoscere 
l’esistenza di un soggetto e di conseguenza anche i suoi diritti. 
Insomma, dare un nome vuol dire far emergere dall’ombra del-
l’indifferenza. 

La dialettica del mio corpo disabile parla anche di questo: è un 
testo in grado di restituire voce, corpo e senso a chi troppo 
spesso viene resa o reso invisibile dalla cultura abilista di chi non 
riesce a mettersi nei panni delle persone disabili, tantomeno a un 
tavolo per trovare soluzioni, supporti, percorsi di vita e di futuro. 



Chiunque è responsabile, la cittadina o il cittadino che ruba 
un parcheggio riservato con le strisce gialle tanto quanto chi am-
ministra a livello locale o nazionale, rappresentando le Istituzioni, 
e non intende occuparsi del welfare. 

Alessandra Strano racconta di questo e molto altro attraverso 
quella che secondo me è la chiave migliore per far comprendere, 
mediante l’immedesimazione (per quanto possibile...), ovvero 
con una narrazione autobiografica (o auto-etnografica) arricchita 
da un’acuta consapevolezza teorica, filosofica e sociologica. La 
sua esperienza personale, che va dal parto alla diagnosi di una 
malattia rara e degenerativa, si intreccia così a riflessioni sulla 
cultura e sul corpo come costrutto sociale. 

Essendo le parole i mattoncini che compongono il linguaggio, 
che è appunto una delle componenti alla base della cultura di un 
popolo, ci sorge spontanea una riflessione: cambiare i mattoni, 
che sono i termini che utilizziamo quotidianamente, vuole dire 
attuare un ulteriore cambiamento importantissimo, andando di 
conseguenza a modificare anche la cultura di un intero Paese. 

Ecco perché in questo libro il corpo non è solo oggetto della 
malattia, ma diventa soggetto narrante e agente politico in grado 
di attuare una vera e propria rivoluzione. Si tratta di un corpo 
vissuto, sentito e disobbediente, che sfida lo sguardo medico e 
sociale. Non è un caso che il titolo contenga il termine “dialettica”: 
ogni pagina rivela la tensione tra ciò che la fisicità esprime e 
quello che la società, con i suoi filtri e bias cognitivi, con i suoi “si 
è sempre fatto e detto così” anacronistici, pretende di codificare 
adottando una lente che raramente è quella di chi vive sulla 
propria pelle determinate condizioni, appropriandosi di significanti 
e significati che in questo modo diventano fuorvianti perché mal 
concepiti, non di rado controproducenti nella battaglia – adotto 
in via eccezionale un termine volutamente bellico – per l’inclu-
sione. 

Tornando al punto di vista sociologico, quest’opera rappresenta 
una preziosa testimonianza dei meccanismi attraverso cui la 
disabilità viene costruita come “devianza” più che come differenza. 

La dialettica del mio corpo disabile8



Con consapevolezza e coraggio viene mostrato come sia lo 
“sguardo dell’altro”, più che la condizione biologica in sé, a 
creare esclusione ed emarginazione. È qui che si inserisce, come 
accennavo, la critica all’abilismo, ovvero all’ideologia dominante 
che assume il corpo abile come norma, relegando invece il corpo 
disabile all’eccezione, all’anomalia, all’incompletezza non perfor-
mante. 

Se appartieni alla media sei giusta e giusto, altrimenti c’è 
qualcosa di guasto che ti definirà per sempre in una certa misura. 

Il linguaggio stesso, anche stavolta, diventa quindi un terreno 
di mediazione dove la sua potenza simbolica mette in luce come 
esso partecipi attivamente alla costruzione della realtà: esprimere 
parole come “malattia”, “devianza”, “disabilità” non è mai un 
atto neutro. Sentite qua: «portatore di handicap», non avvertite 
anche voi tutto il peso sfinente della disabilità trasmesso da 
questa definizione? E chi mai sarebbe portato a vedere la disabilità 
come una caratteristica al pari di altre se accordiamo che questa 
sia la terminologia corretta da utilizzare? 

Al tempo stesso, parlare della propria condizione, come 
l’autrice fa in prima persona, non significa soltanto comunicare 
un vissuto ma affermare un diritto epistemico: quello di essere 
autrice del proprio significato e non solo oggetto di diagnosi 
altrui, ecco perché la narrazione personale diventa una forma di 
resistenza culturale. 

L’importanza de La dialettica del mio corpo disabile sta soprattutto 
in questo, nel ricordare come la disabilità sia una categoria fluida 
che non può essere ridotta a una diagnosi né a una lista di limiti 
funzionali. Siamo persone e non cartelle cliniche, e sebbene le 
condizioni di ognuna e ognuno di noi modifichino il rapporto 
con il tempo e con lo spazio, con la genitorialità, con la propria 
identità ed espressione di genere, con l’istruzione prima e il 
lavoro dopo... Siamo ciò che siamo, e in base a un concetto laica-
mente Sacro di parità da preservare non è mai accettabile dover 
rinegoziare il senso di sé in una società che offre poche alternative 
simboliche a chi devia dalla norma. 

Prefazione 9



Anche per questo risulta splendida la dimensione relazionale e 
collettiva della cura di cui si parla nel libro raccontando dell’Oasi di 
Troina, luogo di diagnosi ma anche di incontri fondati su legami di 
solidarietà da parte di chi condivide le stesse fatiche: perché viene 
rifiutata la logica individualistica della medicina occidentale per, 
invece, aprirci a nuove forme di resistenza e di senso. 

A prescindere da quali siano le nostre risorse a disposizione e 
da come possiamo “muoverci nel mondo”, non dimentichiamo 
di sfidare il silenzio, il pietismo e la compassione, la retorica del-
l’eroismo e l’“inspiration porn” per il solo fatto di essere appa-
rentemente svantaggiate e svantaggiati. Tutto ciò che alimenta 
pregiudizi, stereotipi e luoghi comuni talvolta non detti ma ugual-
mente dannosi, che avvolgono la disabilità e che per questo 
devono essere decostruiti.  

Le parole sono ponti che attraversano i muri, sono un atto 
d’amore verso noi stesse e stessi, verso figli e figlie come Ambra 
e verso tutte le persone che si trovano a vivere nella carne la 
distanza tra ciò che sono davvero e ciò che invece la società si 
ostina a vedere e classificare. Perciò abbiamone cura, e scegliamole 
consapevolmente. 

 
 
 

La dialettica del mio corpo disabile10



La dialettica del mio corpo disabile 
Una autoetnografia

È ormai risaputo che la causa di forme di discriminazione ed esclusione  
nei confronti della persona con disabilità non è la disabilità in sé,  

ma lo sguardo che l’uomo vi posa: a interporsi tra il disabile e la vita  
non c’è l’handicap, ma lo sguardo su di esso. 

(Schianchi 2019) 
 

La malattia non avviene esclusivamente al livello dell’organismo che abbiamo,  
ma anche del corpo che siamo, del corpo nel mondo. 

(Csordas 2002; Good 1994) 
 

L’idea che il corpo sia esclusivamente un meraviglioso organismo  
bio-psichico su cui intervenire a livello tecnico ha prodotto  

l’elisione del corpo come terreno esistenziale del sé e della cultura. 
(Quaranta 2012) 



Ringraziamenti 
 
 
 
Desidero ringraziare coloro che, in diversa misura, hanno contribuito 
alla pubblicazione di questo lavoro. 
Il professore Guido Nicolosi, che già anni fa, da relatore, diede valore 
alle mie idee. Il professore Ivo Quaranta, grande fonte di ispirazione, 
per il suo prezioso e agognato contributo. Umberto Coscarelli, che ha 
scommesso da subito nel manoscritto. Jacopo Melio, che ha riconosciuto 
nelle mie parole un comune linguaggio. La dottoressa Martina Riina, 
che ha seguito con slancio e attenzione la cura del testo. 
Ringrazio la mia famiglia: mio padre, mia madre e mio marito, Gaetano, 
perché non sono mai caduti nell’errore di guardarmi in modo diverso; 
ciascuno, con le sue forme e maniere, mi ha sostenuta ove necessario e 
ha rispettato le scelte, gli impegni e gli obiettivi scaturenti da una 
differente traiettoria esistenziale. 
Ringrazio il dottor G. Parisi e la professoressa M. Melone per avermi 
aiutata a reclutare quelle risorse necessarie alla trasformazione della 
mia esperienza. 
Ringrazio M. Zapparoli Manzoni, Tesoriera Vi.P.S., che è stata presente 
e ha saputo ascoltarmi dal primo incontro. Lei è casa, proprio come la 
sua famiglia. 
Ringrazio G. Puglisi, per la sua insostituibile amicizia e per la forza che 
mi infonde il sapere di averlo accanto. Lui mi insegna quotidianamente 
che la disabilità non è che un’etichetta. 
Infine, ringrazio nonna Gina per l’esempio che ha rappresentato, per la 
resilienza e l’eleganza che permeano qualsiasi atto o fatto che riconduca 
a Lei. 



Nota introduttiva 
 
 
 

 
 
 
 

Dal momento del suo esordio e, ancor di più, dal suo tangibile 
dispiegarsi, la malattia insidia le radici corporee dell’esser-ci nel 
mondo come soggetto pieno e agente, minando l’integrità fisica 
e identitaria di chi la esperisce. 

La narrazione che segue ha preso forma proprio dall’esigenza 
di ri-percorrere e analizzare il vissuto della patologia, antropolo-
gicamente inteso, nell’intento di ri-significarlo e ri-connetterlo 
alla mia storia. Questo cammino si snoda in tre direzioni: la nar-
razione autobiografica, gli affondi nella memoria del passato e le 
cornici teoriche di riferimento.  

Direttrice principale è l’autonarrazione che, sul filone delle 
Illness Narratives, prende il via dall’esperienza di maternità che, 
di poco, ha preceduto la scoperta della patologia. 

Dopo la nascita di mia figlia, sono entrata in contatto con un 
corpo funzionalmente diverso che sembrava estendere il recupero 
del puerperio a un tempo indefinito, distante dagli schemi motori 
di cui avevo memoria. Quando gli esiti clinici rintracciarono una 
lesione, questa si palesò come un trauma che lacerava le aspettative 
sul mio futuro non solo andando a corrodere la percezione e la 
rappresentazione di me stessa, ma anche ponendo in crisi la 
“presenza”, intesa in senso demartiniano. 

L’affondo analitico e introspettivo che la narrazione sollecitava 
ha investito la mia complessità di persona chiamandomi a 
imboccare un percorso che, lungi dall’implicare la sola dimensione 
corporea, assumeva carattere esistenziale. Esso rinviava ad alcune 
questioni che, a fronte del dato organico di lesione, si rivelavano 
prevalenti nel modulare particolari risposte corporee le quali, 



unitamente a meccanismi difensivi, rischiavano di precludermi le 
opportunità che potevano discendere da una diversa maniera di 
stare al mondo. Quei nodi insoluti del mio passato, a loro volta, 
diventavano intelligibili se posti in dialettica con i fattori storico-
culturali del mio tempo e con le ricadute somatiche ed espressive 
che il rapporto con l’alterità sembrava scatenare. 

La dialettica del mio corpo disabile14




